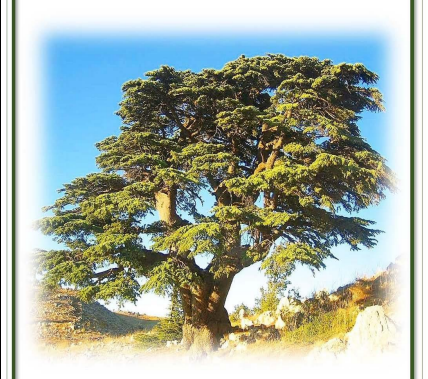
# 植訓週刊



## 2022 年第一季度合集

香柏木培訓中心 Cedar Training Center 3131 Bowers Ave, Santa Clara, CA 95054 (408)988-1888 <u>office@cedartc.org</u> https://www.erez.center

#### 柏訓週刊

### 目 錄

| 教會是金燈台,遍地黑暗時, 神家依然有光       | 1  |
|----------------------------|----|
| 主的靈,主的名,主的生命,讓基督徒做更大的事     | 4  |
| 屬靈領袖的七個特點(上)               | 7  |
| 屬靈領袖的七個特點(下)               | 10 |
| 帶著信任和盼望,「等候耶和華」            | 13 |
| <b>像馬利亞一樣,抓緊時間愛主</b>       | 16 |
| <b>像馬大一樣,殷勤、捨己、受教</b>      | 18 |
| 像拉撒路一樣,充滿復活生命的見證           | 20 |
| 信心經過試驗,比那被火試驗仍然能壞的金子,更顯為實貴 | 22 |
| 神對先知的勸勉,為主勇敢地傳講信息          | 24 |
| 神為我們每個人都預備了一條特別的路          | 28 |



于宏潔 弟兄

基督是「生命之光」, 我們若跟隨祂就不在黑暗中 行,我們在世上是光、是 鹽。同樣,教會在地上也是 負著為主發光的使命。在這 樣一個彎曲悖謬的世代,要 如保羅所說:「你們顯在這 世代中,好像明光照耀,將 生命的道表明出來。」(腓 2:15b-16a) 在這個世界,大 是大非已經不分,有那麼多 的混亂、那麼多的妥協、那 麼多道德上的敗壞......像在 加州,不要說同性戀已經合 法化,就連學校都通過了法 律,如果有男生覺得自己是 女生,他就可以去用女生廁 所;而如果有女生覺得自己 是男生,她也去可以去用男 生廁所。這個世界真是一個 彎曲悖謬的世代!。

《以賽亞書》說:「看哪,黑暗遮蓋大地,幽暗遮

我們千萬不能小看自己 或自己的教會,或是覺得我 小小的一個人算得了什麼? 我們這樣一個小小的教會算 得了什麼?弟兄姊妹,光就 是光,沒有什麼可以攔阻它 發光。我以前曾經講過一個 見證:有一位宣教士在自己 的宣教工場服事了多年都沒 有結果,沒有一個人肯信耶 穌。他非常灰心,決定放 棄,並決定打道回府。回去 之前,他想最後再在他住的 地方附近走走。在街上走的 時候,他經過了一個櫥窗, 橱窗上張貼著一張很大的海 報 (poster)。海報的背景 是一片黑暗,可是就在這整 片黑暗的中間,有一隻小小 的蠟燭在那裡發光。海報的

底下有一句話:「就算把全 世界的黑暗都加起來,也不 能阻止我發光! | 他看到以 後就覺得 神正在藉著這個 海報對他說話。於是他在心 裡默默回應 神說:「是 的,就算全世界的黑暗都加 起來,也不能阻止我,叫我 不發光,因為這個光是真 的,是神兒子在我裡面, 祂成了我的生命之光。我今 天不可以攔阻這個光,我要 繼續留下來!」所以他就留 了下來。後來,他整個工作 的果效都不再一樣,得救的 人數一直加增。

今天,在主的面前我們 永遠不要妥協,「人點燈, 不放在斗底下,是放在燈臺 上,就照亮一家的人。」 (太5:15)什麼叫做「放在 斗底下,呢?如果我們不敢 為光作見證;如果我們在人 面前不敢承認自己是基督 徒;如果我們周圍的人要去 犯罪、去做不該做的事情, 我們不僅不勸阻,甚至還跟 著他們一起去.....我們就是 把自己的燈藏在斗底下了。 今天很多教會在地上也是這 樣的光景。有一次我在 XX,遇到一位以前中國地

下教會的領袖,他剛剛來到 美國不久。他說:「于弟 兄,美國怎麼會變成這個樣 子了?」我就問他為何這樣 說。他說:「我來 XX 以 後,特別想找到一間在主面 前真正走正路的教會。可 是,我已經走了四間教會, 今天來的這是第五間,他們 竟然沒有一個是反對同性戀 的,通通都妥協。美國真的 是病了! | 我當時真的不知 道那邊的情形已經那麼嚴 重。但是,至少我們自己的 教會,以及我們附近的很多 的教會還都是在主的面前不 肯妥協的。我們的弟兄姊妹 有時候會一起起來,或是聯 合眾教會的力量向政府陳 情,或是去影響投票,或是 盡力去攔阻一些違背 神的 法案通過.....。雖然我們知 道整個世界的潮流是一直而 且快速地往下墮落。但是, 今天外面看起來在節節敗退 的時候,我們裡面還是不妥 協,永遠不能妥協!為了 神家的見證,為了神家的 下一代,我們要在這個彎曲 悖謬的世代為主站立得穩。

幾年前,柏訓第一次辦 職場培訓的時候,我們曾經 如果人今天來到教會, 看見的是我們的鬥爭、不 合、分裂......那我們跟世界 有什麼不一樣?如果人今天 來到教會,看見的是我們在 這裡爭權、爭錢,那我們在 這裡所追求的跟在世界上的 又有什麼不一樣?我們甚至 比世人還要不如,這真是虧 欠神啊!所以,我們要為 著各地的教會迫切地禱告。 如果眾教會都在主的面前復 興、恢復,如果我們能夠把 那些處理消極事務的力量放 在正面的建造和正面的傳福 音上,今日的教會應該不會 是現在這樣的光景。

很多人來到 神家,他 們其實都帶著曾經在這個世 界上所受的傷害,甚至帶著 對這個世界的絕望以及對人 類未來的彷徨和無助。他們 來到 神家,如果發現 神家 也是一樣的,那他們還能去 哪裡尋找盼望?《出埃及 記》講到,當遍地都黑暗的 時候,「唯有以色列人家中 都有亮光」(出 10:23b)。 當全地都被黑暗籠罩,那個 黑暗甚至深到一個地步,好 像是人可以摸得著的黑暗。 可是就在那麼可怕的黑暗 中,以色列人家中卻仍舊有 亮光, 這是多麼美好的見證 啊!今天,教會顯在這個地 上,也該要像金燈台一樣, 任何的黑暗都不能攔阻她發 光!

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「教會是金燈台,遍地黑暗之時,神家依然有光」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自「從會幕的建造看教會『道成肉身』的見証」。信息視頻鏈接為:https://www.svca.cc/video/MR1-302-03.mp4。



于宏潔 弟兄

究竟是什麼原因使信主 的人今天竟然能夠在地上做 「更大的事」呢?我在這裡 至少提三件事情:

#### 第一, 聖靈降臨,且超越 時空地永遠與我們同在

《約翰福音》十四章 16-17 節說:「我要求父, 父就另外賜給你們一位保惠 師,叫祂永遠與你們同在, 就是真理的聖靈,乃世人不 能接受的,因為不見祂,也 不認識祂。你們卻認識祂, 因祂常與你們同在, 也要在 你們裡面。」主耶穌在地上 時,當祂在耶路撒冷,祂就 不能同時在加利利;因為祂 道成肉身,受到時空的限 制。但是現在,聖靈來了, 祂永遠與我們同在——超越 時間、超越空間地與我們同 在。我們一定要好好地、充

滿渴慕地來追求;我們一定 要對聖靈有第一手的、深入 的、真實的經歷和認識,成 為一個「滿有聖靈」的人!

#### 第二,基督嬴得了那超乎萬 名之上的名,且賜與教會

《腓立比書》第二章 說:「所以神將祂升為至 高,又賜給祂那超乎萬名之 上的名,叫一切在天上的、 地上的和地底下的,因耶穌 的名無不屈膝,無不口稱耶 穌基督為主,使榮耀歸於父 神。」(腓2:9-11)《約翰 福音》十四章 12-13 節也 說:「我實實在在地告訴你 們:我所做的事,信我的人 也要做, 並且要做比這更大 的事,因為我往父那裡去。 你們奉我的名無論求什麼, 我必成就,叫父因兒子得榮 耀。」由此可見,主耶穌為 我們贏得了那超乎萬名之上 的名,而祂把這個名賜給了 教會。這是 神給教會的權 柄。我們靠著自己不能做什 麼,我們乃是奉著這個 「名」來做。我們沒辦法叫 鬼從一個被鬼附的人身上出 去,但因著我們奉拿撒勒人 耶穌的名,鬼就要出去;一

個人被負面情緒或罪所轄制,教會就該奉主的名為他壽告,使他從轄制中被釋放出來。這是教會的權柄——奉主耶穌的名禱告。

所以,我們要奉耶穌基 督那超乎萬名之上的名,隨 時、隨處、多方地禱告,替 主執掌權柄,讓神的旨意 能夠成就在地上,如同成就 在天上; 我們太需要有更 多、更真實、更有效、更帶 著主權柄的禱告。無論是趕 逐魔鬼,是讓神旨意通 行,還是讓人能夠蒙恩、得 到 神的祝福,我們都需要 更多地來禱告。在禱告這麼 偉大的託付和權柄上,希望 我們都能夠更盡忠,能夠真 地成為一個禱告的人,成為 一個禱告的教會——隨時、 多方、隨處舉起聖潔的手, 向我們的 神呼求。當我們 禱告的時候,一定有事情要 發生——神的兒女就得勝; 當我們不禱告的時候,也一 定有事情要發生——就是亞 瑪力人會得勝,使神的兒 女們被仇敵的殺害與摧殘。 所以,我們不能輕看禱告的 權柄。

#### 第三,基督內住,成為我 們的生命與能力

主耶穌不僅在聖靈裡重 生了我們,祂也藉著聖靈內 住在我們的心中,成為我們 的生命和能力。祂在《約翰 福音》十二章 24 節裡告訴 我們:「我實實在在地告訴 你們:一粒麥子不落在地裡 死了,仍舊是一粒;若是死 了,就結出許多子粒來。」 兩千年前在地上有一個拿撒 勒人耶穌,偉大的生命在祂 裡面「道成肉身」, 彰顯 神的榮耀、遵行神的旨 意、趕逐魔鬼的作為...。今 天耶穌偉大的生命,在聖靈 裡回到我們裡面,所以《加 拉太書》二章 20 節說: 「現在活著的不再是我,乃 是基督在我裡面活著。」這 真的是太榮耀的真理與事 實,基督竟然活在我們裡 面!《歌羅西書》三章4節 說:「基督是我們的生 命。」, 祂根本就是我們的 生命!所以,我們要追求屬 靈生命的長大成熟,因為基 督不僅內住, 祂也要成形在 我們裡面,使我們能夠長 大、成熟、滿有基督長成的 身量,使我們這些神的兒

女們能夠在各處顯揚因認識 基督而有的香氣,並且在各 處流露基督美麗的生命,與 人分享基督。

弟兄姊妹, 我們都應該 好好地來追求這三件事情, 這是我們以不變應萬變的人 生原則和人生智慧。總有一 天疫情會過去;但是,在 你、我人生未知的歲月裡, 我們還是會碰到不同的挑 戰:可能是個人的、可能是 家庭的、可能是教會的...... 甚至也可能又像這一次一 樣,是全球性的。但是,無 論面對怎樣的挑戰和經歷, 人們真正需要的永遠是耶 穌!所以,我們要屈膝在 神的面前,藉著禱告來管理 這個世界,為主做更大的 事。這是耶穌在地上做的 事,也是祂現在在天上正在 做的事。

為什麼主應許我們要 「做更大的事」?不是我們 能做什麼靈」?不是我們 能做什麼靈,他要透過我 透過我、透過地上的教會。 在這裡為祂做更大的事。因 為聖靈來了;因為基督內住, 給我們了;因為基督內住, 成為我們的生命和能力了, 所以,我們就再也不一樣 了!

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「主的靈、主的名、主的生命,讓基督徒做更大的事」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自 2020 年 6月 28日主日信息「靠著主,做更大的事!」。信息視頻鏈接為:https://www.svca.cc/video/20200628-Sunday-message.mp4。



屬靈領袖的七個特點(止)

于宏潔弟兄

在這裡我藉著尼希米簡單提一下屬靈領袖的七個特 點:

#### 第一,尼希米是位敬畏 神、禱告的器皿

無論尼希米身上有多少 領袖的特質,我們絕對不能 離開這個最重要的點,就 是:他是一個敬畏神、信 靠神、禱告的器皿。《尼 希米記》裡至少記載了他十 七次的禱告。而且,很多地 方如果不仔細讀的話,我們 甚至都不會留意到那是他的 禱告,因為這些禱告往往就 直接跟在剛剛發生的事件後 面。我在這裡只舉一個例 子,《尼希米記》四章3-5 節:「亞捫人多比雅站在旁 邊,說:『他們所修造的石 牆,就是狐狸上去也必跐 倒。』 我們的 神啊,求祢

垂聽,因為我們被藐視。求 祢使他們的毀謗歸於他們的 頭上,使他們在擴到之地作 為掠物。不要遮掩他們的罪 孽,不要使他們的罪惡從祢 面前塗抹,因為他們在修造 的人眼前惹動祢的怒氣。」 我們可以看到,第3節和第 4節中間沒有插入任何的 話,尼希米的禱告馬上就出 來了,直接跟在多比雅的話 後面。這說明了尼希米是一 個隨時、隨處、多方禱告的 人。他不僅是一個知道要禱 告的器皿,他本身就是一個 禱告的人:禱告成了他的生 命;禱告成了他自然的反 應。

#### 第二,尼希米是位在世界卻 不屬於這世界的得勝者

第三,尼希米是位關心神家 見證、以神家與亡為已任的 人

《尼希米記》二章 1-5 節記載了王和尼希米之間的 對話:「亞達薛西王二十年 尼散月,在王面前擺酒,我 拿起酒來奉給王。我素來在 王面前沒有愁容。王對我 說:『你既沒有病,為什麼 面带愁容呢?這不是別的, 必是你心中愁煩。』於是我 甚懼怕。我對王說:『願王 萬歲!我列祖墳墓所在的那 城荒涼,城門被火焚燒,我 豈能面無愁容嗎?』王問我 說:『你要求什麼?』於是 我默禱天上的神。我對王 說:『僕人若在王眼前蒙 恩,王若喜歡,求王差遣我 往猶大,到我列祖墳墓所在

的那城去,我好重新建 造。』」這裡尼希米並沒有 給自己找任何的藉口,他乃 是勇敢地求王差遣他回猶 大。今天,我們常常會聽到 弟兄姊妹講:「人在江湖身 不由己! | 其實,我們基督 徒不應該說這樣的話。因為 神的兒女應該是要影響世 界,而不是被世界所擺佈、 所同化的;世界的王不是我 們的主,世界不該是我們的 督工來轄制我們; 相反,我 們在世界上是靠著主來掌 權,使神的旨意與所賜的救 恩能通行這地。就像尼希 米,他並沒有說:「對不 起,我現在在王宮當酒政, 我走不了。我會為你們禱 告。」的確,很多的時候、 很多事情我們並沒有辦法親 自去做,我們真的只能禱 告;但是,我們都應該學習 尼希米,只要他能做,他就 不計代價地把自己擺上去。

第四,尼希米是位有屬靈洞 見、又能採取具體行動的領 袖

第二章接下來王問尼希 米說:「你去要多少日子? 幾時回來?」(尼2:6)對 於這個問題,尼希米全部都

已經計劃好了。他的計劃是 從禱告出來的,他早就預備 好了。我們在領袖培訓的時 候也常常講:「做事情前要 先有計劃(plan ahead); 但是,在計劃之前,更是一 定要先有禱告(pray ahead)!」我們的計劃是 禱告出來的,而不是自己有 了計劃以後才去禱告求神 祝福,求神「蓋章」,這 兩個是不一樣的。當王問尼 希米的時候,他早就已經預 備好了。而且,他回到耶路 撒冷後不久,夜裡就出了谷 門,去查看耶路撒冷城牆被 毀壞的情形,因為他要第一 手去瞭解城牆被毀壞的情 形。他屬靈的眼光和洞察 力、他分辨的能力、以及他 對眼前處境和實情第一手的 瞭解和正確的評估.....這些 都是一個屬靈領袖所需要 的。我常常打比方:我們到 購物商場(shopping mall),在入口處一般都會 有商場的平面地圖。如果我 們要去蘋果商店(Apple store),我們會先在地圖上 找到蘋果商店的地址;接下 來我們要找那個表示「你現 在位置(You are here)」 的紅圈; 然後, 我們才可以

找出一條最有效、能夠直接 到達目的地的路線。這三件 事情都很重要。同樣,身為 神家的領袖,我們首先一定 要知道 神所要的是什麼, 因為只有 神所要的才是我 們的目標; 其次, 我們必須 對目前的處境有一個第一 手、準確的評估; 最後, 我 們需要找出一條正確、有效 的路,把眾人帶到神所定的 目的地去。這個原則可以應 用在我們所有的事奉上,無 論是接待事工、是關懷事 工、是福音事工,是小組事 工..... 還是敬拜事工,我們 都一定要在主面前禱告,知 道 神要的到底是什麼,知 道我們今天到底在哪裡,也 知道我們如何才能達到 神 所要的。

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「屬靈領袖的7個特點」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自于弟兄在2021年紐約靈命進深會的講道:「『歸回、重建、復興』(4)重建聖城」。信息視頻鏈接為:

https://www.svca.cc/video/2021-NYC-Session-04.mp4 °



屬靈領袖的七個特點(下) 于宏潔 弟兄

第五,尼希米是位能傳遞使 命感,帶領百姓一起來扭轉 局面的卓越領袖

他不僅自己有洞見,知 道神家當前的處境、屬靈的 情形及力量;而且他能夠把 這個負擔傳出去。當他對百 姓說:「來吧,我們重建耶 路撒冷的城牆,免得再受凌 辱。」(尼2:17) 我們可以 看到,他真地把這個使命感 傳遞出去了。今天神家的領 袖面對的一個很大的挑戰還 不在於找到人來做事情,也 不在於把工作分配給所找到 的人,而在於怎樣才能賦予 同工們異象和使命感。這種 異象和使命感能夠讓同工們 在做事情的時候知道它的意 義和價值; 尤其在碰到困 難,或需要付代價的時候, 他們還能持守往前。一個人 有沒有使命感,在碰到需要 付代價,或碰到困難的時候 馬上就會顯明出來。千萬不 要以為只有傳道人才需要有

使命感。做任何服事,無論招待服事、整潔服事、飯食服事.....都應該有使命感。

使命感一方面來自於我 們知道 神要的是什麼,而 我們能為 神做事本身就是 一件太榮耀的事!另外一方 面,我們也知道自己現在真 實的情形如何,以及它和 神所要的之間的差距。雖然 這個差距常常會讓我們裡面 產生痛苦、產生渴慕或不滿 足,希望自己能夠脫離目前 的處境,達到神為我們設 立的目標;但是,這種痛苦 和渴慕的強度往往會成為我 們的負擔,成為我們裡面使 命感的一個很重要的源頭, 使我們不是只在這裡說說談 談、交差了事而已,也不是 被動地在這裡做事情,只是 因為領袖要求了我們才肯 做。一個有使命感的人不需 要別人交待或要求,他就可 以把事情做得很好,甚至超 越了原來別人所期望的,因 為他帶著負擔,他也知道自 已在做什麼。而一個人如果 自己沒有火,他就沒辦法去 把別人的火點起來。所以, 身為神家的領袖,需要常常 在主面前禱告:「主啊,讓 我們真瞭解、真知道祢要什麼;讓我們真瞭解我們今天離祢所要的還差得那麼遠;讓我們真瞭解怎樣才能一齊起來,達到我們所要去的目的!」

 大家分工,全力以赴的投 入,沒有人抱怨。我們看到 這些人有的在泉門,有的在 平地,他們幹活的地點不僅 舒服,而且還有景觀

第六,尼希米是位剛強勇 敢且愛民的好榜樣

6:11) 可見,他真的是一個 非常勇敢的人。而多比雅利 用自己跟祭司之間親家的關 係,就把他的傢具放到神 的殿裡。尼希米回來知道後 甚是惱怒,就立刻把多比雅 所有的傢具從屋裡拋了出去 (尼13:4-9)。他不怕得罪 人,為了神的榮耀,為了 神家的見證,他總是能夠剛 強站立。當 神的百姓丢棄 利未人,讓利未人都回到田 裡去做工的時候,他非常生 氣地斥責官長說:「為何離 棄神的殿呢?」(尼 13:11) 他把利未人再招回 來,供應他們。而且,他在 安息日前一天吩咐人把門關 鎖,並警告那些人:「不過 安息日不准開放。」(尼 13:19) 他非常勇敢地把準 繩拉在神百姓中間,帶領百 姓們過分別為聖的生活。後 來,當他聽見神的百姓娶 亞實突、亞捫、摩押的女子 為妻,他就「斥責他們,咒 詛他們,打了他們幾個人, 拔下他們的頭髮,叫他們指 著 神起誓,必不將自己的 女兒嫁給外邦人的兒子,也 不為自己和兒子娶他們的女 兒。」(尼13:25)由這些 事情可以看出他真是一個為

#### 第七,尼希米是位對仇敵儆 醒、謹守,絕不妥協的大能 勇士

當仇敵恐嚇他、威脅 他,甚至要害他的時候,他 通通都用剛強的態度回答。 以前,在買會所的時候,我 們碰到了很多的挑戰和艱 難。但是,我們知道,我們 的仇敵絕對不是市政府,不 是大公司,不是周圍的鄰 居.....我們的仇敵只有一 個,就是那看不見的撒但。 那時,我們教會一起讀《尼 希米記》的時候,我們都有 很多特別的感受。《尼希米 記》第四章記錄了仇敵各樣 的詭計----譏笑、恐嚇、威 脅、利誘、殺害.....所有仇 敵能做的都做了。 當面對仇 敵這一切的攻擊, 尼希米用 「更多的禱告」(尼 4:9)、用「更儆醒的態

度」(尼 4:16-17)、以及「更積極的行動」(尼 4:21)來回應所有仇敵的工作。這對今天我們這些治理神家,帶領百姓的同工們是非常重要的提醒。尼希米和百姓不僅沒有被嚇倒、沒有被打斷,他們反而比從前更積極,越戰越勇,真的是很實貴!

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「屬靈領袖的7個特點」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自于弟兄在2021年紐約靈命進深會的講道:「『歸回、重建、復興』(4)重建聖城」。信息視頻鏈接為:

https://www.svca.cc/video/2021-NYC-Session-04.mp4  $\,^{\circ}$ 



于宏潔 弟兄

《以賽亞書》四十章 講到:「但那等候耶和華 的,必重新得力。他們必如 鷹展翅上騰,他們奔跑卻不 困倦,行走卻不疲乏。」 (賽40:31) 這一句經文裡 有兩個「必」字,英文的翻 譯都是 for sure (必定)。 那麼,也許我們就會問一個 問題:「我也等了,我也不 是沒有求告 神,為什麼我 卻得不到呢?」也許還有人 會問說:「難道我們什麼都 不用做嗎?難道沒有我們該 盡的責任嗎?我們就這樣乾 等在那裡嗎?」

聖經上講的「等候」 並不是那種沒有盼望、無奈 的等待。「Waiting for」(等 候)這個詞有時候給人的感 覺確實是不確定、沒有把 握。就像早年等巴士的時 候,我們常常不知道它什麼

時候來,不知道它會不會 來,甚至到了夜裡十一點, 我們也不知道還有沒有最後 一班車。這種等候是無望、 沒有把握的。而聖經上講的 「等候」,不管它的英文翻 譯是不是「 waiting for 」, 它都是带著盼望的,就連在 患難中也是歡歡喜喜地盼望 神的榮耀!因為有一個永恆 的目標、永恆的價值、永恆 的盼望成為我們在這裡等候 的原因,這個等候是有意義 的!好比你去打疫苗,即便 前面有一百個人在排隊,你 跟著隊伍往前走, 無論前進 的速度是快還是慢,你心裡 都知道,前面每少一個人你 就離可以打針的時間更靠近 了一步。這是一個有結局、 有盼望的等候,和等巴士是 不一樣的。

聖經上還有另外一個「等候」,它的翻譯不是「你aiting for」,而是「waiting on」。那就是講到「等候神(waiting on God)」的時候。這種等候更多是講到我們「侍立在君等的面前一樣,好像僕人看著也的手,看他要什麼,看他

的命令是什麼;或是手術室 裡的護士侍立在主刀醫生的 手邊,醫生要幾號剪子,他 就趕快遞給他。所以,「等 候神」並不是在那裡無奈 的等候,而是侍立在神面 前,全神貫注地等候,看 神怎麼說、看 神怎麼回 答,看神要什麼,看祂要 **怎麼做**。就像哈巴谷,他的 禱告 神沒有聽, 神也沒有 照著他期望的方式回答他, 他雖然不能明白,卻還是 說:「我要站在守望所,立 在望樓上觀看,看耶和華對 我說什麼話,我可用什麼話 向祂訴冤。」(哈2:1)這 是一個有盼望、有目的,而 且是全人預備好要來遇見 神,看神怎麼回應的等 候。

我們來了。而且,我們不僅 來了,我們還要向神傾心 吐意:「主,我來了,祢要 照著祢的話實現在我身上! 祢說祢的恩典夠我用,就應 該是夠我用; 祢說我的日子 如何,我的力量就該如何, 主,我現在力量不夠,我告 訴祢我不夠,所以我現在照 著祢的應許,我來了,就求 祢按照祢的應許,把力量賜 給我; 祢自己說疲乏的祢會 賜能力, 軟弱的祢會加力 量,所以我來了(Iam here),求主施恩,成就祢 的應許! |

且也會更勇敢地起來面對 我們的處境!

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「帶著信任和盼望『等候耶和華』」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自 2021 年 8 月 15 日主日信息「突破困境,展翅上騰」。信息視頻鏈接為:

https://www.svca.cc/video/2022081 5-Sunday-message.mp4 °



于宏潔 弟兄

很多時候,我們對主的 態度、對主的愛、對主的擺 上、對主的奉獻.....都是基 於我們從主那裡所接受的恩 典和祝福,而不是基於主自 己,以及祂是怎樣的一位 主。我們的主如此愛我們, 以至於為我們捨命。如果我 們真看見了自己在主裡所蒙 的恩典,就會覺得自己一切 所有的都是祂的,沒有任何 事物、沒有任何代價用在耶 穌的身上會是太大的。所 以,馬利亞趁著有機會,就 把一瓶極貴重的真哪噠香膏 獻給了耶穌。

因為他不想碰到我,怕我又 給他傳福音。可是,到他三 十多歳時,突然有一天他被 查出患有血癌。他生命最後 的幾天在醫院,很多人因為 不知道要說什麼,都不敢去 看他。我就去跟他傳福音, 他也信了耶穌。而且,他對 我說:「宏潔,我真後悔浪 費了那麼多的時間! 巴不得 我還有機會為耶穌作見證; 巴不得我還有機會能夠愛我 的妻子、爱我的孩子! | 他 的太太早信了耶穌,他非常 不高興,常常為難太太。到 那一刻,他卻說:「巴不得 我還有機會為主作見證; 巴 不得我還有機會好好愛我的 太太、好好爱我的孩子!」 他的孩子那時候才剛滿月不 久。

大了、等到我忙完這一陣子 了、等到我退休了......。

我以前講過一個故事: 有一位姐妹常常對自己和別 人說:「我現在太忙了,等 退休了我一定好好爱主。」 结果,她忙到生病了。有位 姊妹打算去看望她,神卻感 動這位姊妹說:「你去買一 束花,在外面曬三天,然後 你再带著這束花去看望 她。」這位姊妹就順服主, 把花放在外面曬了三天,到 最後花都凋謝了、乾了。三 天後,她就帶著這束花到醫 院去看望那位姊妹。那位姊 妹看到她非常感動和高興, 可是當她看到那束花,她就 很疑惑。於是她就直接問這 位姊妹:「你這是什麼意 思,竟然送乾花給我?」姊 妹回答說:「我本來三天前 就想來看望你的,但主卻不 讓我來, 祂叫我買了花並等 三天以後再來看望你。因為 你天天說等你退休後再來愛 主,主就叫我等三天以後再 把花給你」。當然,這不代 表我們中間已經退休的弟兄 姊妹就都是「枯花」,這個 小故事要告訴我們的是,如 果我們不肯抓住現在來愛 主,我們都是在浪費機會。

有一首詩歌講到:「主 耶穌,我若曾愛祢,應當是 現在。」所以,馬利亞不顧 別人的批評和指責,甚至連 門徒們都很不喜悦,說: 「何用這樣的枉費呢?這香 膏可以賣許多錢賙濟窮 人。」(太 26:8) 但是,對 馬利亞來說,沒有任何東西 用在耶穌身上是浪費;沒有 任何事比滿足主、叫主喜悦 更實責。不管別人怎麼說 我,無論他們怎麼批評我, 哪怕他們認為我是浪費也 好,但我知道我是做在我最 爱的主身上,因為祂愛我, 要為我捨己。弟兄姊妹,這 是馬利亞,她就是抓住每一 個機會,願意把最好的獻給 主,一心要討主的喜悦,這 是 神家該有的屬靈實際! 真的很希望在我們中間能夠 常有這樣子的人!

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「像馬利亞一樣抓緊時間愛主」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自2021年11月14日主日信息「從伯大尼到伯特利」。信息視頻鏈接為:

https://www.svca.cc/video/2022111 4-Sunday-sermon-tri-valley.mp4 •



于宏潔 弟兄

當想到馬大的時候,你 的第一個印象是什麼?在我 個人長大的記憶裡,還沒有 聽到過任何一個傳道人誇獎 過馬大;不僅如此,甚至有 人還會問:「你到底是馬利 亞,還是馬大?」並且勸誠 大家「要羡慕作馬利亞,不 要作馬大。」可是,後來當 我再讀到這些經文時,我真 為馬大叫屈。我們都只注意 到她那天的忙碌,只注意到 她被耶穌責備,卻沒有人注 意到她的長處。馬大其實很 愛耶穌!我們在《新人門 訓》中講到要成為「胖子 (F.A.T.)」這種同工,也 就是要有忠心

(Faithful)、能隨時擺上 (Available),並且肯受教 (Teachable)的人,而這 三點在馬大的身上都有充分 的體現。所以,跟馬大比, 我覺得自己真的是望塵莫 及!

首先,馬大非常殷勤、 主動地去服事。當耶穌來的 時候,是馬大把祂邀到家裡 面,非常主動、樂意地服事 主。並且她不僅接待耶穌, 她也接待耶穌的十二個門 徒,做飯給他們吃。這十二 位「彪形大漢」很多時候都 餓到在別人的田裡摘穗子吃 了,如今來到馬大家能有飯 吃,這對他們來說是不得了 的事情。而馬大主動把耶穌 和祂的門徒邀到家裡,足以 看到她是何等得殷勤。今天 在神家裡,很多人的態度都 是「多一事不如少一事」, 有人甚至一開始就跟主劃好 界限,說:「不要越界,我 就只能做到這些。」但是, 馬大不是這樣的人。在主的 面前,只要她可以,她都是 心甘樂意地擺上。這是一個 了不起、捨己的生命!在今 天這種後現代文化裡,大家 都是以自我為中心,凡事都 繞著自己而行; 而且, 就算 我們不自私,也常常會自顧 不暇,因為每個人都忙得不 得了。所以,像馬大這樣, 願意主動地為著主、為著主 的家、為著主的同伴在這裡 服事的,真的很不容易!

其次,她雖然有埋怨, 但是她的埋怨並不是因為服 事主,而是因為妹妹不肯來 **幫忙。**耶穌和門徒來了,要 接待那麼多人,馬大在那裡 殷勤地事奉主和祂的門徒, 她忙進忙出給大家做飯。如 果,馬大只是給大家一人蒸 一個粽子,或者給一人泡一 碗方便麵,或者給大家煮些 餃子之類的,她應該都不會 埋怨,因為她不需要花那麼 多功夫,也不需要那麼忙 碌。可是,她想要把最好的 給主和主的門徒, 所以, 她 「伺候的事多,心裡忙 亂」。當她看到妹妹只是坐 在那裡聽耶穌講話,她就跟 主耶穌暗示了一下:「主 啊,我的妹子留下我一個人 伺候, 祢不在意嗎?請吩咐 她來幫助我。」(路 10:40b) 沒想到耶穌不僅不 體諒,反而責備了她:「馬 大,馬大,你為許多的事思 **慮煩擾,但是不可少的只有** 一件。馬利亞已經選擇那上 好的福分,是不能奪去 的。」(路 10:41-42)如果 我是馬大,我可能會在心裡

說:「我不幹了!我這麼認 真、這麼辛苦, 跑進跑出, 殺牛、殺羊、殺雞,願意做 任何事情就是為了把最好的 給你們; 而我妹妹卻坐在那 裡不來幫我!何況,我都已 經忍不住告訴了祢,祢不僅 不叫她來,還責備我;而 且, 祢不僅責備了我, 竟然 還又誇她。」相信我們在教 會或多或少都受過類似的委 屈。然而,我們要事奉主, 就一定要預備好受委屈,因 為我們是為了愛主的緣故, 我們知道自己在做什麼,我 們也知道無論做什麼,都是 做在主的身上。聖經上不僅 說:「無論做什麼,都要從 心裡做,像是給主做的,不 是給人做的。」(西3:23) 也說:「這些事你們既做在 我這弟兄中一個最小的身 上,就是做在我身上了。」 (太 25:40) 這就是我們要效 法馬大的地方。

最後,馬大是一個非常 肯受教的人。聽到了耶穌責 備她、又誇獎馬利亞之後, 她不僅沒有埋怨,還是照樣 服事。這事之後,《約翰福 音》十二章中講到耶穌再一 次坐席的時候,只用了「馬 大伺候」這四個字來描述馬 大。她還是照樣在那裡服 事、忙碌,但是再也沒有埋 怨的聲音,這叫做「肯受教 (Teachable)」。

馬大真的是一個 「F.A.T.」的人。她不僅很 忠心(Faithful),願意把 交給她的事做到最好;她也 能擺上自己(Available), 主動地來接待主和主的門 徒;而且,她也非常肯受教 (Teachable),只要被主 矯正,她馬上就改。所以, 千萬不要問:「你到底是馬 利亞,還是馬大?」馬大、 馬利亞、和拉撒路三姐弟的 生命各有長處:馬利亞愛 主;馬大殷勤、捨己、受 教;拉撒路有明顯生命改變 的見證。對於每一個基督徒 與教會來說,這三個特點我 們都該要有!

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「像馬大一樣殷勤、捨己、受教」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自2021年11月14日主日信息「從伯大尼到伯特利」。信息視頻鏈接為:

https://www.svca.cc/video/2022111 4-Sunday-sermon-tri-valley.mp4 •



于宏潔 弟兄

聖經裡所有有關拉撒 路的記載,沒有一處提到拉 撒路所講過的話。他沒有一 句話被記錄下來; 但是,就 是這一個人,約翰講到他時 卻說:「有許多猶太人知道 耶穌在那裡,就來了,不但 是為耶穌的緣故,也是要看 **祂從死裡所復活的拉撒路。** 但祭司長商議連拉撒路也要 殺了,因有好些猶太人為拉 撒路的緣故,回去信了耶 **穌。」**(約12:9-11)由此 我們便知道,拉撒路是一個 默默無聲、卻充滿了影響力 的見證人,因為在他身上有 非常明顯的復活生命的明 證。他雖然已經死了、已經 臭了、已經在墳墓裡那麼久 了......但是他卻被耶穌復活 了!

當然,我們今天要講 的不只是外面肉體生命的 「死」。我們信了耶穌以

後,從前的「我」已與基督 一同埋葬,也與基督一同復 活,並且「現在活著的不再 是我,乃是基督在我裡面活 著。」(加2:20b)所以, 每一個基督徒的身上都應該 有復活生命的明證、有被耶 穌大能改變過的見證。從前 我們身上最壞、最糟糕的 點,在信了耶穌、被主改變 之後,它們反而常常成了我 們身上最大的優點,因為主 的大能在我們身上。就像有 的人以前很喜歡賭博,甚至 陷在賭博的捆綁裡出不來, 沒想到被主改變以後,他們 不僅不再貪財, 而且還甘心 樂意地把自己多餘的錢財都 奉獻出來,「錢」在他們身 上再也沒有捆綁,「貪」在 他們身上也不再有任何力 量;又像有些人從前很愛面 子,現在卻願意捨己,為著 爱主的缘故,他們被別人無 論怎樣的嘲笑都沒有關 係...。相信我們每一位真正 相信主的人,或多或少都有 生命改變的見證:從前最軟 弱的地方被主變成剛強的 了;從前最敗壞的性情被主 改變得像耶穌了;甚至,從 前最大的羞恥現在卻成為最 能夠榮耀 神的地方;從前

很多人相信耶穌,都

不是因為在道理上有人說服 了他們,而是因為他們周圍 基督徒美好的見證吸引了他 們,使他們願意來教會看一 看,願意讓同樣的改變也發 生在自己的身上。當我們很 多的毛病和個性被主改變的 時候,和我們最靠近的人一 定會第一個發現。以前,我 們中間有一位弟兄,他的一 個十幾年沒見的同事有一天 來到我們教會,那天我和他 們在一個餐桌吃飯,他的同 事指著這位弟兄對我說: 「于牧師,你知道嗎?他以 前不是這樣的,這麼多年沒 見,今天再見到他,他像變 了一個人,和以前完全不一 樣了。看到他的改變,我真 覺得信耶穌太好了,我也要 信耶穌!」這個叫作「拉撒 路生命改變的見證」,他的

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「像拉撒路一樣滿有復活生命的見證」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自 2021年11月14日主日信息「從伯大尼到伯特利」。信息視頻鏈接為:

https://www.svca.cc/video/2022111 4-Sunday-sermon-tri-valley.mp4 °



于宏潔 弟兄

我曾專門把新約裡幾次 出現風浪的故事匯總在一 起,講了一個信息系列— 《風雨生信心》。在那個系 列裡我講到了「風浪」的三 個目的:第一,「風浪」能 顯明我們信心和生命的實 情。我們常常都不夠認識自 己,所以神藉著風浪顯出 我們個人的信心和生命到底 如何。這個顯明是為了我 們,而不是為了神,因為 祂早已知道我們的本相。第 二,當「風浪」逐漸加大的 時候,它會帶著我們,甚至 逼著我們去轉向救主。第 三,因著我們轉向主,我們 便能真認識自己所信的到底 是誰;而這樣第一手的信心 經歷可以幫助我們去面對人 生旅程中未來將會遇到的風 浪,甚至能使我們凌駕風 浪。

《彼得前書》第一章 6-7節說:「因此,你們是大 有喜樂;但如今在百般的試 煉中暫時憂愁,叫你們的信 心既被試驗,就比那被火試 驗仍然能壞的金子更顯寶 貴,可以在耶穌基督顯現的 時候得著稱讚、榮耀、尊 貴。」相信在今天的很多局 面裡,我們要做到「大有喜 樂」的確是很不容易的事。 但是,彼得在這一章剛開始 的時候就說:「祂曾照自己 的大憐憫,藉著耶穌基督從 死裡復活,重生了我們,叫 我們有活潑的盼望,可以得 著不能朽壞、不能玷汙、不 能衰殘、為你們存留在天上 的基業。」(彼前 1:3b-4) 所以,在基督裡,我們不是 僅僅為了今生而活, 我們還 有非常榮耀的盼望、有個很 榮耀的未來在等著我們。這 也是為什麼彼得能夠在這裡 說,「因此,你們是大有喜 樂。」其實,彼得在講這句 話的時候,神的兒女們正在 遭遇各式各樣的苦難、逼 **迫、甚至生命的威脅。但** 是,彼得卻說:「但如今在 百般的試煉中暫時憂愁。」 他相信他們目前所經過這一 段的路,所有這些憂愁、害

怕、焦慮、擔心.....都是暫 時的;並且他深信,經過這 些以後,他們的信心就比那 被火試驗過仍然能壞的金子 更顯得寶貴。我們知道金沙 經過火煉後能變成純金。從 消極的方面講,火煉除去了 它所有的渣滓,除去了所有 不應該存留的東西; 而當這 些雜質被除去的時候,它的 價值同時也就增加了, 它變 得既純淨又可貴。今天, 神也在藉著「風浪」、藉著 試驗來除掉我們身上一切不 討祂喜悦的東西。我們的生 活、我們的性格、我們對 神的態度.....這些都在被 神矯正, 使我們的信心和生 命變得越來越純淨、越來越 可貴!

成鑽石,因為鑽石的價值遠 大過了金子。所以,我們今 天可以在這裡宣告:神要 叫我們經過試煉以後,在我 們生命裡留下的東西遠遠超 過了我們今生任何的成就, 也比地上任何的東西都貴 重!

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「信心經過試驗,比那被火試驗仍然能壞的金子更顯為實貴」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自2020年3月22日主日信息「從『搖櫓甚苦』到『安抵彼岸』」。信息視頻鏈接為:https://www.svca.cc/video/20221114-Sunday-sermon-tri-valley.mp4。



于宏潔 弟兄

如果 神召出先知,使 他們被人尊重、被人崇拜, 別人也都願意聽他們的講 道,那他們就會容易很多。 但是,神對先知的勸勉卻 是:「人子啊,雖有荊棘和 蒺藜在你那裡,你又住在蠍 子中間,總不要怕他們,也 不要怕他們的話。他們雖是 悖逆之家,還不要怕他們的 話,也不要因他們的臉色驚 惶。他們或聽或不聽,你只 管將我的話告訴他們,他們 是極其悖逆的。」(結2:6-7) 這裡的「荊棘和蒺藜」 指外面來的刺傷與迫害, 「蠍子」則指更深入、在生 命裡的毒害。面對這些, 神提醒先知:「總不要 怕」,而且是在三方面都不 要怕:

- 1)不要怕他們;
- 2) 不要怕他們的話;

3)不要怕他們的臉色。

基督徒都該事奉主, 而且有很多人被主呼召出來 在場上全職事奉主,我們為 著神一定要勇敢!保羅也 曾說:「凡於你們有益的, 我沒有一樣避諱不說的。」 (徒 20:20a),而且「神 的旨意,我並沒有一樣避諱 不傳給你們的」(徒 20:27)。我們之所以有勇 氣去面對這些悖逆的人、有 勇氣去面對那些可怕的臉 色、有勇氣去面對那些惡毒 的攻擊、有勇氣去規勸並指 出別人的錯誤...,正是因為 我們「愛大到敢於去面對 (Care enough to confront)」。我們不僅裡

面帶著主的愛,知道自己所

我和于師母在處理教 會衝突、或夫妻衝突的時 候,常常會碰到一些局面, 使我們不得不打斷他們,讓 他們停下來認真思考一下自 己是不是還從心裡真正地愛 著對方,因為很多時候都是 爱出了問題。許多人經常從 外面找了一大堆的理由:我 的先生如何如何、我的太太 如何如何、我的公公、婆婆 如何如何.....;面對教會的 問題也一樣,我們會說:他 每次的服事都是虚假的、她 經常都是表面答應得很好, 结果卻什麼都不做.....。我 們也許確實有很多的理由, 而這些理由也可能全都是真 的,確實都是別人的問題, 確實是他們對不起我 們.....。但是,今天的關鍵 在於:我們到底還愛不愛對 方?到底要不要把神的話

傳給他們?到底想不想盡力 在愛裡挽回他們?

《以西結書》第三章 1-3 節說:「祂對我說: 『人子啊,要吃你所得的, 要吃這書卷,好去對以色列 家講說。』於是我開口,祂 就使我吃這書卷。又對我 說:『人子啊,要吃我所賜 給你的這書卷,充滿你的肚 腹。』我就吃了,口中覺得 其甜如蜜。」這裡,我們 看到先知不僅要「聽」主的 話,而且要開口「吃」主的 話,然後才能去「傳」主的 話。换言之,先知的信息乃 是生命的信息,是「吃出來 的」,不是「看來」、「聽 來」、或表面上「學來」 的。因此,主四次提到: 「要吃」。另外,先知所接 受的信息常常充滿了哀號、 嘆息、悲痛的話(結 2:10)。然而,一但到了他 的口中,卻是甜如蜜,是需 要憑著信心來傳達 神安慰 和勸勉的信息。(正如在 《啟示錄》,天使也要求老 約翰吃盡小書卷:「你拿著 吃盡了,便叫你肚子發苦, 然而在你口中要甜如蜜。」 (啟10:9) 所以,上柏訓的

課程,我們也許可以學到很 多聖經的真理;但是,希望 所有的信息,我們是吃下去 的,是跟我們的生命發生關 係的,是活潑的信息,是其實的信息!

先知的重要職責就是 忠心勇敢地傳主的話;同 樣,作為神所設立的「守 望者」,先知的另一個重要 職責就是要能夠及時替主警 戒惡人。如神所說:「人 子啊,我立你做以色列家守 望的人, 所以你要聽我口中 的話,替我警戒他們。我何 時指著惡人說他必要死,你 若不警戒他,也不勸誡他, 使他離開 惡行,拯救他的性 命,這惡人必死在罪孽之 中,我卻要向你討他喪命的 罪。倘若你警戒惡人,他仍 不轉離罪惡,也不離開惡 行,他必死在罪孽之中,你 卻救自己脫離了罪。再者, 義人何時離義而犯罪,我將 絆腳石放在他面前, 他就必 死。因你沒有警戒他,他必 死在罪中,他素來所行的義 不被記念,我卻要向你討他 喪命的罪。倘若你警戒義 人,使他不犯罪,他就不犯 罪,他因受警戒就必存活,

你也救自己脫離了罪。」 (結3:17-21)所以,當神 話語的出口,或是當神的 「守望者」真的是一件很不 容易的事情。

最後,我們講到作主 話語出口的原則——開口、 啞口全在乎主: 神要我們 講,我們就得講,神不要我 們講,我們就不講。《以西 結書》三章 25-27 節中 神對 先知說:「人子啊,人必用 繩索捆綁你,你就不能出去 在他們中間來往。我必使你 的舌頭貼住上膛,以致你啞 口,不能做責備他們的人, 他們原是悖逆之家。但我對 你說話的時候,必使你開 口,你就要對他們說:『主 耶和華如此說。』聽的可以 聽,不聽的任他不聽,因為 他們是悖逆之家。」先 知在這裡受到了很大的挑 戰:首先,他被繩索捆綁不 能自由地行動;其次,他不 能再自由地說話,主使他的 舌頭貼於上膛,不該說的時 候就不說,該說的時候才 說。在這一段時間,以西結 有機會再一次看到迦巴魯河 邊的異象。聖經上四次記載 以西結看到迦巴魯河邊的異

象,這一次是第二次。雖然 這次先知又再得見耶和華的 榮耀,神卻對他有一個要 求,就是他必須要被捆綁, 而且舌頭不能再說話,直到 主叫他說話時候才能重新開 口。聖經上沒有明說他這一 次到底安静了多久,但是應 該至少不會少於一年。換句 話說,有一年多的時間神 就是不讓他講話,而且,在 下一次的記載裡, 他又被 神安静了三年,這真的是何 等不容易的事!但是,主卻 在這裡提醒他說:你就是只 要負責忠心地傳主的話,以 色列人聽就聽,不聽就任憑 他們不聽,所有的結果他們 都得自己負責。所以,雖然 以西結所面對的是已經墮 落、非常可怕的百姓,但是 神卻勸勉他要勇敢、忠心地 為主傳講信息。這也是 神 今天對我們每一位服事祂之 人的勸勉,願我們無論得時 不得時都能為主勇敢地傳講 信息!

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「神對先知的勸勉——為主勇敢傳講信息」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自《以西結書》第二課。信息視頻鏈接為:

https://www.svca.cc/video/BE3-310-02.mp4 °



于宏潔 弟兄

感謝神,因著基督, 我們的道路是一條充滿生命 的道路!這也是賓路易師母 說的:「神為我們每一個 人都預備了一條特別的路, 我們要找到它,並且走在其 上。」雖然我們每一天都在 過生活,但並不代表我們真 正走在 神所為我們命定的 這條道路上。主耶穌在《約 翰福音》十四章第6節很清 楚地說:「我就是道路、真 理、生命。若不藉著我,沒 有人能到父那裡去。」由此 可見,這條路絕對是跟基督 發生關係的一條路;同樣, 它也是和真理、生命發生關 係的一條路——「真理」成 為我們「行路的指引」;

「生命」成為我們「行路的 力量」。

因為基督就是我們的 道路,所以這條路首先必然 是一條充滿喜樂、充滿祝福 的路。正如大衛向 神所發 出的讚美:「祢必將生命的 道路指示我,在祢面前有滿 足的喜樂,在祢右手中有永 遠的福樂。」(詩篇 16:11)同時,這條路也是 一條充滿光明的路。因為耶 穌自己說:「我是世界的 光。跟從我的,就不在黑暗 裡走,必要得著生命的 光。」(約8:12)而且,這 個光是一直往前的; 它是活 的;我們越跟它,它就會越 照越明,以至於我們的生命 裡充滿了光明、充滿了榮耀 的盼望。

命。」(路 9:24)它講到這 與羔羊同行、得生命的路是 一條「十架的道路」,而 「十字架」只有一個目的, 就是要把基督給我們。

點,因為這條路就是要把我們帶到永生,帶到父神那裡去。而我們也只有路上,們也這條路不可以走這條都已是我們也是我們就談談而已,我們是我們不說說談話,我們都是一個,我們都上,我們都上,一步的路上!

【編者註】:該文章為于弟兄短視頻「神為我們每個人都預備了一條特別的路」的文字稿,經後期編輯為書面語的格式。該短視頻節選自 2021 年 3 月 14 日主日信息「成為『為主預備道路』的人」。信息視頻鏈接為:https://www.svca.cc/video/20220314-Sunday-worship.mp4。